
 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

23

УДК: 101 
 
 
 
 
 
 
 
 

Погорельская С.В. 

ФИЛОСОФ НЕСБЫВШЕГОСЯ БУДУЩЕГО1 
Институт научной информации по общественным наукам РАН, 

Москва, Россия, pogorels@mail.ru 
 
Аннотация. Юрген Хабермас отмечает свой 90-й юбилей. «Критическая 

теория» и ее носитель – «критическая общественность» давно уже не являются 
релевантной силой внутриполитического процесса в ФРГ. Однако последние 
представители этой теории, как Юрген Хабермас, по-прежнему значимы – как 
философы разумного будущего. 

Ключевые слова: философия ФРГ; «франкфуртская школа»; «критическая 
теория»; «критическая общественность»; немецкая идентичность; Теодор Адор-
но; Юрген Хабермас. 

Поступила: 15.07.2019                                   Принята к печати: 19.08.2019 
 
 

Pogorelskaya S.V. 
The philosopher of an unfulfilled future 

Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Russian Academy 
of Sciences, Moscow, Russia, pogorels@mail.ru 

 
Abstract. Jürgen Habermas is celebrating his 90 th anniversary. «Critical the-

ory» and its vehicle – «critical public» have long ceased to be the relevant force for the 
domestic policy in Germany. However, the last remaining representatives of this theory, 
like Jürgen Habermas, are still significant as philosophers of a rational future. 

Keywords: Philosophy of Germany; «Frankfurt School»; «critical theory»; 
«critical public»; German identity; Theodor Adorno; Jürgen Habermas. 

Received: 15.07.2019                                        Accepted: 19.08.2019 
 

                                           
1 © С.В. Погорельская, 2019 



 
Погорельская С.В. 

 

 

24

18 июня 2019 г. философский мир Германии праздновал 
юбилей философа, талант и характер мысли которого неповтори-
мы, ибо условия, в которых они сформировались, навсегда ушли в 
прошлое. В современной Германии отношение ко временам, когда 
Западную Германию в Европе называли «экономическим велика-
ном, политическим карликом» и подозревали, что она стремится в 
«единую Европу», чтобы на «постнациональных» путях преодо-
леть наследие своего военного поражения – ограниченный сувере-
нитет – очень неоднозначно. Настолько же неоднозначно отноше-
ние и к Хабермасу, одному из последних философов этой единой 
Европы. Тем не менее роль, которую сыграл наследник основате-
лей франкфуртской школы1 в формировании культурной идентич-
ности не только Западной Германии, но, во многом, и Западной 
Европы времен конфронтации блоков, бесспорна. 

Федеральный президент Вальтер Штайнмайер в своем по-
здравлении назвал философа «голосом критического Разума, ус-
лышанным не только в Германии, но и далеко за ее пределами», 
мыслителем, «измерившим все пропасти модерна, не утеряв при 
этом стремления эмансипировать человечество». Для либерально-
го берлинского «Тагесшпигель» Хабермас принадлежит к «влия-
тельнейшим мыслителям нашего времени» [Kreide], для консерва-
тивного «Вельт» он «знаменитейший из живущих ныне немецких 
интеллектуалов» [Rosenfelder, 2019], «Зюддойче цайтунг» называ-
ет его «философом общественности» [Schloemann, 2019], «Дойче 
радио» присваивает ему почетную характеристику «старшего над-
зирателя за общественным дискурсом» и «своего рода интеллекту-
альной марки Германии» [Orzessek, 2019], а «Рейнская почта» да-
же называет его «просветителем» и «всемирной философской 
силой» [Schröder, 2019]. «Ди Цайт», газета немецких левых интел-
лектуалов (той самой «критической общественности», которая, по 
Хабермасу, и несет ответственность за функционирование демо-
кратии в современном обществе), разместила к юбилею философа 
                                           

1 «Франкфуртская школа» – спорный термин, используемый для обозначе-
ния сформировавшегося вокруг Института социальных исследований в университе-
те Франкфурта-на-Майне и окончательно оформившегося в послевоенные десяти-
летия направления левой философской мысли, с большей или меньшей степенью 
радикальности ревизующей марксизм применительно к социальным условиям за-
падноевропейских капиталистических государств периода конфронтации блоков, 
подчеркивая роль интеллектуалов в революционных преобразованиях.  



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

25

масштабную подборку ностальгических впечатлений. Пятнадцать 
его маститых современников из различных стран, преимущественно 
университетских профессоров, вспомнили о своих личных встре-
чах с философом и размышляли об актуальности его трудов в на-
ше время, в «эру Трампа». 

Юбилей философа вызвал целый всплеск хвалебных публи-
каций, в которых анализируется пройденный творческий путь Ха-
бермаса и его нынешняя работа, прежде всего, во имя Европы. 
Примечательно, что практически все эти работы оценивают дея-
тельность философа в позитивном ключе. Хорошо ли это, прежде 
всего для того бунтаря, которым когда-то был Хабермас? Пред-
ставляется, что не очень. Ностальгические воспоминания ровесни-
ков, поклоны от современного академического мира, поздравления 
от государственных чинов – все это, во многом, показатель того, 
что миропонимание Хабермаса, не изменившись по своей сути, 
потеряло практическую актуальность, не несет более в себе бун-
тарского, революционного, преобразовательного заряда, ушло с 
улиц вместе с тем поколением, которое когда-то присвоило его, – 
на университетские кафедры, в политологическую схоластику, в 
теоретические диспуты о будущем ЕС. Оставаясь правильным и 
разумным, оно лишилось своих носителей, а с ними – и потенции 
реализуемости. 

««Что-то в Германии стало слабым, стало старым. Это сама 
Федеративная республика, общественность Федеративной респуб-
лики...» – пишет вуппертальский философ, профессор Петер Травни 
в своем недавнем эссе об исчезающем наследии Адорно [Trawny, 
2016, s. 9], тут же поясняя, что подразумевает «специфически сло-
жившуюся общественность». Чем же специфична она и почему дру-
гим странам практически воспринять идеи Хабермаса было бы на 
порядки сложнее, нежели западным немцам? 

В Западной Германии уже к середине 60-х годов сформиро-
вался необычайно мощный и, в силу характера своей занятости, в 
определяющей мере причастный к формированию и развитию об-
щественного мнения, социальный слой, вдохновленный так назы-
ваемой «критической теорией», развиваемой мыслителями франк-
фуртской школы. Он известен как «критическая общественность» 
(Kritische Öffentlichkeit). Это считавшие себя не только носителями 
прогресса, но и олицетворением совести общества интеллектуалы 
(университетские круги, учителя, деятели науки и культуры, твор-



 
Погорельская С.В. 

 

 

26

ческие работники, публицисты и издатели). Критическая общест-
венность определяла интеллектуальную жизнь гражданского общест-
ва Западной Германии, направленность общественно-политического 
дискурса, она своим «моральным авторитетом» давила на государ-
ственную политику, а к началу 1970-х обрела и политическое лобби 
на левом фланге СДПГ и у «зеленых». 

Именно эта критическая, «морально-политическая», рефлек-
сирущая об актуальном развитии в своей стране и готовая к про-
тестам общественность, принявшая «критическую теорию» как 
руководство к общественно-политическому действию, разделяла 
мысль, что разумная общность возможна и что общества как тако-
вые (имея предпосылкой всемирную демократию) могут развить 
разумную идентичность поверх государственных границ. 

Первым практическим политическим выходом этого убеж-
дения могла бы быть, например, Европа «общественности», Евро-
па, объединяющаяся поверх границ, так, что политикам осталось 
бы не определять, а лишь институционно оформлять активный 
общественный процесс. 

Следует отметить, что Петер Травни отнюдь не случайно 
отождествляет эту «специфическую» общественность и старую 
ФРГ – ибо именно она, общественность, своей силой, определяла 
политико-нравственную идентичность страны, которая, сложись 
историческое развитие иначе, могла бы не просто реализовать 
идеи Хабермаса в своем внутриполитическом процессе, но также 
вплести их и в свою концепцию европейской интеграции и своей 
экономической мощью лоббировать требуемое политическое на-
правление. Тогда, вероятно, и судьба «Конституции для Европы»1 
могла бы сложиться успешнее. 

Суть «критической общественности» и ее западногерман-
ская специфичность заключалась, как это ни парадоксально, не в 
фундаментальных философских характеристиках франкфуртского 
                                           

1 «Договор о Конституции для Европы», именуемый также «Конституцией» 
Европейского Союза был принят 18 июня 2004 г. руководителями 25 государств –  
членов ЕС и должен был вступить в силу в 2007 г., в 50-летний юбилей Римских 
договоров, инициировавших в свое время процессы европейской интеграции. 
Однако договор не прошел ратификации в парламентах двух стран – основатель-
ниц ЕС – Франции и Нидерландов. В сильно переработанном и урезанном виде 
он позже был принят как «Лисабонский договор», уже без каких-либо претензий 
к конституированию нового политического субъекта. 



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

27

неомарксизма, а в ее отношении к собственной национальности, к 
понятию «немецкость» как таковому. 

Основоположникам франкфуртской школы удалось на путях 
эмиграции избегнуть гитлеровских репрессий. Адорно, например, 
вернулся в Германию лишь после войны, и его отношение к Гер-
мании было определено его американским опытом. Аушвитц (Ос-
венцим) стал для него, как и для многих вернувшихся из изгнания 
интеллектуалов, не просто трагическим событием недавней исто-
рии, но абсолютной парадигмой мышления. Именно эта парадигма 
и определила культуру дискуссий в немецкой общественности 
второй половины 1960-х годов, стала морально-политическим 
ядром общественных дискуссий об идентичности ФРГ. Не только 
национализм, но даже и обычный немецкий патриотизм отрица-
лись, считались морально неприемлемыми. Именно в эти годы на-
чали формироваться немецкие версии «конституционного патрио-
тизма» (консервативная Дольфа Штернбергера и революционная – 
Хабермаса), означавшего верность не национальному государству 
и не национальной идее, а демократической конституции страны. 
Как справедливо замечал Травни, Аушвитц и до сегодняшнего дня 
остается «сумрачным сердцем» той немецкой идентичности, кото-
рую исповедует критическая общественность [Trawny, 2016, s. 25]. 
Только вот самой этой общественности становится все меньше. 
Потому что государства и отношений, которые ее порождали, 
больше нет. 

Специфичность «критической общественности», этой мо-
рально-политической инстанции, способной контролировать поли-
тику и (сформируйся она в каждой стране) осуществить идею ра-
зумной общности, в том, что она, как раз, нигде, кроме Западной 
Германии сформироваться и не могла. Ибо для ее возникновения 
необходим был набор совершенно определенных политических, 
социальных и духовных предпосылок, которыми другие государ-
ства Европы, к счастью для них, не располагали. 

Главным условием было неприятие национальной идентич-
ности, причем не чьей-то, а исключительно собственной, немец-
кой. По мнению Адорно, после Аушвитца немецкая идентичность 
так и так перестала существовать, она стала «не-идентичностью». 
От этого исходного пункта и следовало отталкиваться в построе-
нии дальнейших теорий. 



 
Погорельская С.В. 

 

 

28

Ни одно европейское государство не имело оснований к по-
каянию за свою вину перед человечеством, а если бы и имело, то 
не было бы вынуждаемо к нему так, как были вынуждаемы побеж-
денные немцы – в ходе процессов денацификации и мероприятий 
политического образования в западной окуппационной зоне. 

Таким образом, критическая общественность как моральная 
инстанция внутри- и внешнеполитического процесса своей страны 
могла сформироваться лишь в таком государстве, как Западная 
Германия в период ее самоидентификации. Период этот удачно 
совпал с экономическим чудом 1960-х. Физическая сытость, 
внешнеполитическая несамостоятельность, освобождавшая от от-
ветственности принятия решений в мировом политическом про-
цессе, облегчали постнациональное мышление, начавшее посте-
пенно приобретать некое мессианство. Ограниченный суверенитет 
страны, ее раздел на два государства, воспринимался не как пре-
пятствие для развития, которое следует преодолеть, но как пре-
имущество, позволяющее первыми перешагнуть в «постнацио-
нальность», в «конституционный патриотизм» и увлечь своим 
примером других европейцев. Немецкая сущность опять захотела 
философски определять мир, пусть и на «постнациональных» пу-
тях. Эстафету Адорно переняли социал-либеральные философы, 
как Хабермас, которым даже Германия Адорно – и та казалась 
«слишком немецкой» и которые желали бы растворения Германии 
в Европе, в Европейском союзе. Разумеется, предпосылкой этого 
было бы растворение в нем и остальных государств-членов. От-
части поэтому «критическая общественность» как социальное яв-
ление и не стала присуща другим европейским обществам, а евро-
пейские государства воспринимали немецкие постнациональные 
интеграционные позывы очень сдержанно. Немцы могут стре-
миться в Европу, чтобы перестать быть немцами и снять таким 
образом свою «историческую вину», но почему это должны делать 
французы? 

Германское воссоединение в 1990 г. и последующее оконча-
ние системы конфронтации блоков положило отсчет новому вре-
мени. Немцы с восторгом, иначе не скажешь, ринулись из своей 
«прогрессивной постнациональности» назад, в национальную 
идентичность, в новую самоидентификацию. Начав с внешней по-
литики (как мы помним, Германия первой признала Хорватию, 
положив тем самым начало югославской войне), немцы обрати-



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

29

лись к определению своих национальных интересов в новом мире. 
С высоких политических трибун зазвучали речи о «возвращении к 
нормальности», подразумевавшие, пусть и не прямым текстом, что 
тот, изображавшийся прогрессивным и добровольно избранным (в 
силу его разумности) путь, которым шли немцы до воссоединения, 
был-таки ненормальным. Однако именно он, последовательно раз-
виваемый, и был тем путем, на котором единственно и была воз-
можна реализация идей разумной общности! 

Хабермас осознает это и старается перехватить философ-
скую инициативу. Философ его масштаба вовсе не мог, как утвер-
ждают критики (тот же Травни), «проглядеть конец одной и нача-
ло другой, новой, национальной эпохи мышления» [Trawny, 2016, 
s. 78], он мог лишь, видя происходящее и предвидя будущее, по-
пытаться своей силой и своим авторитетом, опираясь на мощь то-
гда еще живой и активной «критической общественности», под-
вигнуть политику к последовательному продолжению взятого 
Западной Германией постнационального, проевропейского курса. 
В 1990 г., сразу же за падением Берлинской стены, Хабермас пуб-
ликует масштабное эссе «Государственное гражданство и нацио-
нальная идентичность», в 1991 вышедшее отдельным изданием 
[Habermas, 1991, s. 36], в котором он уже с учетом новых реалий 
вновь вводит в оборот понятие «конституционного патриотизма», 
рефлектируя о «государственном гражданстве, освобожденном от 
национальной идентичности». 

Однако в новых политических условиях старый, продикто-
ванный статусом побежденной страны, политический курс теряет 
право на жизнь. Теории разумные и, казалось, реализуемые пере-
стают быть релевантными, они не определяют уже общественный 
мыслительный процесс, ринувшийся в запрещенные ранее сферы – 
в национальные. Западный демократический мир переживает эйфо-
рию «конца истории», на окраинах Европы вспыхивают немысли-
мые ранее межнациональные конфликты, Германия же, на словах 
последовательно продолжая свой курс «гражданской державы», на 
деле все больше и больше упивается своей новой политической си-
лой, в подкрепление которой она наконец-то может задействовать 
всю свою наработанную за годы внешнеполитического воздержания 
экономическую мощь. 

«Критическую общественность» слышно еще в начале 1990-х го- 
дов, в политических дебатах, в СМИ по ходу обсуждения депута-



 
Погорельская С.В. 

 

 

30

тами бундестага вопросов о том, имеют ли немцы моральное право 
посылать своих солдат для мирной миссии ООН в воюющую Юго-
славию – ведь во Второй мировой немецкие солдаты причинили 
народам этой страны так много зла. Однако уже к концу 1990-х 
общественное мнение готово не просто посылать немецких солдат 
везде, куда это нужно Германии, но, если надо, разумеется, как 
часть западного сообщества, снова бомбить тот народ, с которым 
они воевали во Второй мировой, – сербов. В 1999 г. известный фи-
лософ Петер Слоттердейк приходит к выводу об «увядании франк-
фуртской традиции» и о «смерти критической теории». Вместе с 
ней умерла и «критическая общественность» как деятельный субъ-
ект общественного процесса, ее остатки, утянувшись из живой по-
литики в университетскую, академическую реальность, продол-
жают изыскивать моральные и разумные пути, которыми могла бы 
двигаться политика и на которых общественность могла бы объе-
диняться поверх границ... если бы захотела. Именно так восприни-
маются последние труды Хабермаса об интегрирующейся Европе, 
теме, которая занимает значительное место в его творчестве по-
следних лет [Habermas, 2011; Habermas, 2017; Habermas, 2018]. 

Например, в эссе «О конституции Европы» он мыслит но-
вую европейскую общность, некое «sui generis», не являющееся ни 
Федеративным государством Европы, ни Федерацией европейских 
государств, но имеющее конституцию. Эту институциональную 
мечту он называет «своеобразным образованием» (eigentümlicher 
Gestalt) [Habermas, 2011, s. 20] и предлагает строить ее от парла-
мента. Мощный парламент, напрямую избираемый гражданами, по 
своей силе равен правительствам государств, которые в этой госу-
дарственно-сверхгосударственной структуре тоже есть. Однако 
Европейский парламент сильнее них, так как самим фактом своего 
существования и своей работы он формирует единую Европу, ее 
идентичность, ее граждан, ее общественность. Нынешний ЕП слаб, 
необходим новый европейский договор, который Хабермас и на-
зывает конституцией. Тот факт, что договор о конституции для 
Европы уже был отвергнут испуганными гражданами на референ-
думах, его не смущает. В делах Европы он относится к гражданам 
государств-членов так же, как все десятилетия европейской инте-
грации – государственные деятели, развивавшие общеевропейский 
проект: «Ты этого пока не понимаешь, но это для тебя хорошо».  
В Европе Хабермаса не граждане государств создают конституцию 



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

31

для Европы, а конституция, которая придет, как и все общеевро-
пейские договоры, сверху, из нынешних Совета, Парламента и Ко-
миссии, создаст общеевропейских граждан, которые затем уже, став 
общеевропейской общественностью, будут двигать Европу вперед. 

Такой шаг, по мнению Хабермаса, необходим, чтобы побо-
роть «экзекутивный федерализм» – [Habermas, 2011, s. 4] – усиле-
ние Евросовета в ущерб Парламенту и Комиссии – тенденцию, 
возникшую во время преодоления Евросоюзом мирового финансо-
вого кризиса и проявившуюся особенно ярко в сотрудничестве 
Меркель и Саркози по ходу создания Стабфонда. Хабермас пола-
гает, что увиденный им «экзекутивный федерализм» не просто не-
демократичен, он «постдемократичен» [ibid., s. 33]. Избежать па-
губного пути, на который, ради быстроты принятия решений в 
кризисные времена, встала Европа, можно лишь на порядки уси-
лив Европарламент, а для этого нужна конституция. 

Создание подобной Европы – лишь первый шаг на пути за-
думанного Хабермасом глобального примирения демократии с 
капитализмом. Будущий мир в его цивилизационном проекте по-
добен Европе: в нем есть государства, но есть и «мировой парла-
мент», состоящий из двух палат: в одну выбирают представителей 
государств, в другую – прямым голосованием – представителей 
«мировой общественности» независимо от их национальной при-
надлежности. Государства нужны, ибо являются «олицетворением 
заслуживающих сохранения национальных культур» и к тому же 
«отвечают за уровень справедливости и свободы, который их гра-
ждане по праву хотят сохранить». Мировой же парламент заботит-
ся о сохранении мира и прав человека [ibid., s. 26–39]. 

На этом уровне эссе Хабермаса принимает характер абст-
ракции. Он рассуждает о том, каким может стать мир, если акторы 
политического процесса будут руководствоваться исключительно 
здравым смыслом. Хабермас реалистичен и пессимистичен, опи-
сывая дефициты демократии в нынешнем ЕС, политика которого 
попала под власть рейтинговых агентств и рынков. В то же время 
он утопист и оптимист, поскольку верит в силу разума и демокра-
тии. Результат этой веры – цивилизационный проект, такой же ра-
зумный и такой же неосуществимый, как и положения знаменито-
го кантовского трактата «О вечном мире». 

В своих проектах для интегрирующейся Европы Хабермас 
давно уже расстался с мечтой о немцах как носителях европейской 



 
Погорельская С.В. 

 

 

32

идеи. Немцы, по его мнению, имели право считать себя пусть не 
образцовыми (как в их западногерманском постнациональном ста-
тусе), но во всяком случае хорошими европейцами и после объе-
динения Германии, но лишь пока у власти оставался Гельмут Коль. 
«Поворот ментальности к долгожданной нормальности национально-
го государства» в 1990-е годы не разрушил, а сначала на новом уровне 
укрепил их европейскую ориентацию, считает Хабермас. Однако, по 
мнению Хабермаса, по ходу разразившихся в 2008 г. финансового 
и экономического кризисов немцы, усомнившись в готовности и в 
способности ряда других европейских наций к кооперации (осо-
бенно в том, что касалось помощи югу Европы), сочли себя доми-
нантой европейского спасения. У Хабермаса немало претензий как 
к стилю, так и к содержанию европейской политики Ангелы Мер-
кель. Например, в вопросах единой миграционной политики или 
же торговых споров с США она требовала от ЕС «лояльности», по 
мнению же Хабермаса, совместные действия предполагают не 
«лояльность», а «солидарность», т.е. доверительные отношения 
между равноправными акторами и отказ от своих эгоистичных ин-
тересов во имя общего. Однако слово «солидарность» по ходу кри-
зиса использовали для обозначения поддержки пострадавших 
стран, разрушая его изначальное значение [Habermas, 2018]. 

Так, немецкие СМИ внушали населению, что Германия в 
кризисные времена проявляет чудеса солидарности по отношению 
к остальной Европе. Хабермас же напоминает, что на юге Европы, 
напротив, считают, что Макрон спас Грецию от... немцев, а имен-
но от планов Меркель из соображений «национального экономи-
ческого эгоизма» выдавить греков из еврозоны. 

Будущее Европы Хабермас в последние два года связывал не 
с немецким канцлером, а с французским президентом. В эссе «Что 
это нам, немцам, снова стоит...», опубликованном в журнале 
«Шпигель» в октябре 2017 г. [Habermas, 2017], он сравнивает не-
мецкие и французские позиции в вопросах интеграции. Будучи 
«левым» по убеждениям, Хабермас не может быть в полной мере 
«макронистом», однако позиция Макрона в вопросах европейского 
единения, направленная на углубление интеграции и усиление ро-
ли общеевропейских институтов по сравнению с национальными 
государствами, представляется ему куда более верной и перспек-
тивной, нежели немецкий «активный экономический национа-
лизм». Германско-французский тандем изначально был двигате-



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

33

лем европейской интеграции, однако сможет ли «экономическая 
эгоистка» Меркель продуктивно работать в тандеме с европейцем 
(как считает Хабермас) Макроном? «Сомнительно, чтобы им уда-
лось переставить те две стрелки, которые своей силой поставила 
Меркель в финансовом кризисе – интерговерментализм1, обеспе-
чивающий Германии ведущую роль в Евросовете, и экономию 
средств, ударившую по южным членам ЕС», – пишет он. Макрон, 
по мнению философа, имеет совершенно иной подход к ЕС, неже-
ли Меркель. Для него речь идет не только о развитии интеграцион-
ного процесса, но и о его гражданском, демократическом содержа-
нии. По мнению Хабермаса, он требует заново конституировать 
Европу с тем, чтобы она была дееспособна как вовне, так и внутри 
себя. Институционализация дееспособности осуществляется соз-
данием «европейских» министров и усилением контроля за их дея-
тельностью со стороны ЕП. Макрон, по мнению Хабермаса, выра-
жает те интересы, которые не представлены, например, в немецкой 
партийной системе, колеблющейся между «повседневным либера-
лизмом политической середины, самодовольным антикапитализ-
мом левых националистов и идентитарной идеологией правых по-
пулистов». 

Интересная деталь, Хабермас хвалит Макрона зa его отказ от 
философии европейских элит, согласно которой граждане могут 
быть лишь адресатами благ европейской интеграции, но не созда-
телями. Отцы Европы создали Европу без граждан, т.к. принадле-
жали к просвещенному для тех лет авангарду, но времена измени-
лись. Например, Хабермасу импонирует предлагаемая Макроном 
реформа избирательного права Европы, согласно которому канди-
даты в депутаты Европарламента будут выдвигаться по партий-
ным избирательным листам поверх государственных границ. Ло-
гика исторического процесса, полагает Хабермас, требует не 
замедления, а ускорения интеграции. В современном мире нации 
попираются «функциональными императивами политически не-
управляемого капитализма», подгоняемого глобальными финансо-
выми рынками. Возвращение к национальным границам превратит 
многие государства в жертвы этого процесса, так что шаг к поли-

                                           
1 Интерговерментализм – путь европейской интеграции, предполагающий 

ведущую (по сравнению с общеевропейскими институтами) роль государств-
членов в интеграционном процессе. – Прим. реф.  



 
Погорельская С.В. 

 

 

34

тически дееспособному Союзу Европы жизненно необходим 
[Habermas, 2018]. 

Произведения Хабермаса о Европе созвучны надеждам тех, 
кто верит не просто в возможность единого «государства Европы», 
а в «народ Европы», в «общественность Европы», причем подра-
зумевается не простая общественность, а деятельная и критичная. 
Его рассуждения о неизбежной всемирности демократии так же 
правильны, разумны и обоснованы, как были обоснованы когда-то 
в СССР умственные построения теории развитого социализма. По-
этому нам, знающим их, так понятен современный Хабермас – во 
всей его нынешней несбыточности. 

На нынешнем этапе европейской интеграции концепции Ха-
бермаса пожинают лавры теоретической науки и аплодисменты 
проевропейских элит, но от актуального политического процесса 
они далеки. В самой же Германии постнациональная доминанта 
слабеет, ибо ее идейных носителей, по крайней мере, не филосо-
фов, а практиков, становится все меньше. Даже «Левая» ищет под-
ходы к национальной тематике. Одновременно поднимают голову 
критики ЕС (создание партии «Альтернатива для Германии» в 
2013 г.) и правые популисты. 

Актуальность построений Хабермаса, о которой говорят ны-
не, это (теоретическая) актуальность разума, морали и аргументиро-
ванного обсуждения проблем в мировом политическом процессе. 
Они актуальны всегда, но почти никогда не реализуемы. «Я стал 
убежденным сторонником Хабермаса во время иракской войны, – 
признается профессор Хармут Роза из Йены, – когда я понял, как 
важна дискурсивная проверка истинности, правильности и прав-
дивости перед каждым актом насилия. Действительно ли Ирак 
производил ОМП, дает ли это нам право вводить в него войска и 
идет ли речь действительно об ОМП и правах человека, а не о гео-
стратегических интересах? Эти, такие очевидные вопросы могли 
бы создать ориентиры для общественного дискурса, определявше-
гося в то время пропагандой, идеологией и, во многом, демагогией» 
[Rosa, 2019]. 

Идеология и демагогия там, где во времена расцвета «крити-
ческой общественности» пытались на путях рефлексии понять 
причины и выработать общественную позицию к происходящему, – 
характерная черта современного постинформационного общества. 



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

35

дискурс перемещается в Интернет и теряет, по крайней мере в 
Германии, возможность воздействия на политический процесс. 

Со смертью «критической общественности» Германия утеряла 
общепризнанную критическую моральную инстанцию общественно-
го дискурса. Критическая теория Адорно, по меткому выражению 
Травни, «сыпала пепел» на головы людей [Trawny, 2016, s. 99] –  
теперь это делать некому. В образовавшийся вакуум хлынули теоре-
тики-технократы и социал-кибернетики, как Тило Саррацин1. 

На рубеже 1970-х Хабермаса считали левым, дерзким бунта-
рем, пророком и одновременно архитектором грядущего будущего, 
ныне он – часть немецкого истеблишмента, патриарх и утопист. 
Все его работы – апелляция к здравому смыслу, но правильность 
теории – не гарант ее реализуемости. Смерть социализма не укре-
пила, а ослабила западную демократию, не толкнула ЕС вперед, а 
раздробила его политически и идейно. Мир переходит в новую 
фазу, прогрессивность которой по сравнению с эпохой соревнова-
ния двух общественно-политических систем под большим вопро-
сом. Однако мысль эпохального 90-летнего философа не реагирует 
на вызовы современности, нарушающие его картину реальности. 
Она продолжает неспешно течь в тихих плесах придуманной все-
мирной демократической Европы. Упрекать его, как это делали 
иные обозреватели, считавшие, что левые теоретики, подобные 
Хабермасу, виноваты в усилении правых сил [Lottmann] или же 
указывать ему, что в условиях всемирного кризиса демократии 
философия, делающая ставки на «коммуникативный разум» и кон-
сенсус, может и хороша, но на редкость неактуальна, нет смысла. 
Хабермас и мыслители его толка определяли духовные и полити-
ческие «прогрессивные силы» Западной Германии в годы кон-
фронтации блоков. В воссоединившейся Германии и в реалиях 
XXI в. он не нашел себе места, несмотря на творческую плодови-
тость прошедших почти трех десятилетий. 

Например, вопросы религии – еще одна тема, в которой Ха-
бермас работает в последние годы. В 1981 г., в «Теории коммуни-
                                           

1 Тило Саррацин, правый социал-демократ, получивший известность с 
бестселлером «Германия самоликвидируется»» [Sarrazin, 2010, s. 464]. Используя 
теорию эволюции и генетику, он заостряет имеющиеся в Германии проблемы с 
мигрантами и использует страхи населения перед утерей не только своей герман-
ской экономической мощи, интеллектуальной силы, религиозной и культурной 
идентичности, но и перед физической утерей самих себя как немцев. 



 
Погорельская С.В. 

 

 

36

кативного действия» он исходил из постепенного исчезновения 
религии, в 2001 он говорил о «постсекулярном обществе», ныне 
полагает, что сближение «секулярного разума» и различных рели-
гиозных сил, даже фундаменталистов, не только необходимо в ин-
тересах общественной солидарности, но и возможно – разумеется, 
на путях рефлексии [Klingen…] Однако как рефлектировать с те-
ми, кто закрыт для аргументов, противоречащих его догмам? 

Сила Хабермаса – в прошлом, в том, что ушло навсегда. 
Конкуренция блоков определяла политическое развитие Западной 
Германии, позволяла ей «постнациональные» забавы, мощную 
«публичную сферу» и «критическую общественность», поддержи-
вала «социальное» лицо западногерманского капитализма и мно-
гое другое. Хабермас – философ совершенно определенного исто-
рического отрезка времени, времени уникального, неповторимого, 
но прошедшего навсегда. Мир двинулся иным путем, нежели 
предвидел автор «Теории коммуникативного действия». Ныне Ха-
бермас – мыслитель и певец несбывшегося будущего. Разумного 
будущего. Именно в этом своем качестве он продолжает оставать-
ся интересным и в наши дни и именно поэтому он, скорее всего, не 
историфицируется и в дальнейшем. Кто-то должен показывать 
обществу, каких высот оно могло бы достичь, если бы (как харак-
теризует «Дойче Радио» философию Хабермаса [Orzessek…]), оно 
следовало путями «бескомпромиссного применения разума». 

 
 

Список литературы 
 

«Denken ist eine irreduzibel freie Tätigkeit»: Jürgen Habermas wird 90 Jahre alt: 
14 persönliche Texte von Kolleginnen und Kollegen über Werk und Wirken des 
deutschen Philosophen / Bernstein R.J., Illouz E., Frank M., von Bogdandy A., 
Jaeggi R., Rosa H., Mishima K., Nowotny H., Offe C., Forst R., Honneth A., Sangio-
vanni A., Bhargava R., Shuangli Zh. // Die Zeit. – 2019. – N 25. – Mode of access: 
https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-
poststrukturalismus-geburtstag (дата обращения: 10.06.2019.) 

Habermas J. Die Krise der Europäischen Union im Lichte einer Konstitutionalisierung des 
Völkerrechts – Ein Essay zur Verfassung Europas – Suhrkamp 2011. – Berlin, 2011. – 
140 S. – Mode of access: http://www.zaoerv.de/72_2012/72_2012_1_a_1_44.pdf (дата 
обращения: 10.06.2019.) 

Habermas J. Sind wir noch gute Europäer? // Die Zeit. – 2018. – N 28, 5 Juli. – Mode 
of access: https://www.zeit.de/2018/28/protektionismus-europa-grenzen-rueckzug-
herausforderungen (дата обращения: 10.06.2019.) 



 
Философ несбывшегося будущего 

 

 

37

Habermas J. Staatsbürgerschaft und nationale Identität. Überlegungen zur europäischen 
Zukunft. – Erker Taschenbuch, 1991. – 36 S. 

Habermas J. Was das uns Deutsche wieder kostet: Essay // Der Spiegel. – 2017. – 
26.10. – Mode of access: http://www.spiegel.de/spiegel/juergen-habermas-ueber-seinen-
hoffnungstraeger-emmanuel-macron-a-1174052.html (дата обращения: 10.06.2019.) 

Klingen H. Religionsphilosophie von Jürgen Habermas. Alt aber nicht fromm. – Mode 
of access: https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-habermas- 
alt-aber-nicht.886.de.html?dram:article_id=451308 (дата обращения: 10.06.2019.) 

Kreide R. Die unbezähmbare Kraft der Öffentlichkeit. – Mode of access: 
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-
kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html (дата обращения: 10.06.2019.) 

Lottmann J. Jürgen Habermas: Die Mitveranwortung linker Denker am Rechtsruck in 
Deutschlandю. – Mode of access: https://www.welt.de/kultur/article178840510/ Juergen-
Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html  
(дата обращения: 10.06.2019.) 

Orzessek A. Zum 90. Geburtstag von Jürgen Habermas – Der Oberaufseher des öf-
fentlichen Diskurses. – Mode of access: https://www.deutschlandfunkkultur.de/zum-
90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des.1013.de.html? dram:article_ 
id=451608 (дата обращения: 10.06.2019.) 

Rosa H. Der Irak-Krieg machte mich zum Habermasianer // Die Zeit. – Hamburg, 2019. – 
Mode of access: https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-  
poststrukturalismus-geburtstag (дата обращения: 10.06.2019.) 

Rosenfelder A. Jürgen Habermas, der Influencer. – Mode of access: 
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-
Influencer.html (дата обращения: 10.06.2019.) 

Schloemann J. Der Philosoph der Öffentlichkeit. – Mode of access: 
https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257? 
reduced=true (дата обращения: 10.06.2019.) 

Schröder L. Der Aufklärerю. – Mode of access: https://rp-online.de/kultur/der-aufklaerer-aus-
deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667 (дата обращения: 10.06.2019.) 

Sloterdijk P. Die kritische Theorie ist tot. – Mode of access: https://www.zeit.de/  
1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht (дата обращения: 10.06.2019.) 

Steinmeier F.-W. Bundespräsident gratuliert Jürgen Habermas. – Mode of access: 
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/19061
7-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html (дата обращения: 10.06.2019.) 

Trawny P. Was ist Deutsch? Adornos verratenes Vermächtnis. – Berlin: Mathes & 
Seitz, 2016. – 112 S. 

 
 

References 
 

Steinmeier, F.-W. (2019). Bundespräsident gratuliert Jürgen Habermas. Retrieved from: 
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-
Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html 



 
Погорельская С.В. 

 

 

38

Habermas, J. (1991). Staatsbürgerschaft und nationale Identität. Überlegungen zur 
europäischen Zukunft. Erker Taschenbuch. 

Habermas, J. (2011). Die Krise der Europäischen Union im Lichte einer Konstitutional-
isierung des Völkerrechts – Ein Essay zur Verfassung Europas. Suhrkamp. Retrieved 
from: http://www.zaoerv.de/72_2012/72_2012_1_a_1_44.pdf 

Habermas, J. (2017). Was das uns Deutsche wieder kostet. Essay. Der Spiegel.  
Retrieved from: http://www.spiegel.de/spiegel/juergen-habermas-ueber-seinen-
hoffnungstraeger-emmanuel-macron-a-1174052.html 

Habermas, J. (2018). Sind wir noch gute Europäer? Die Zeit. Retrieved from: 
https://www.zeit.de/2018/28/protektionismus-europa-grenzen-rueckzug-
herausforderungen 

Klingen, H. (2019). Religionsphilosophie von Jürgen Habermas. Alt aber nicht fromm. 
Retrieved from: https://www.deutschlandfunk.de/religionsphilosophie-von-juergen-
habermas-alt-aber-nicht.886.de.html?dram:article_id=451308 

Kreide, R. (2019). Die unbezähmbare Kraft der Öffentlichkeit. Retrieved from: 
https://www.tagesspiegel.de/kultur/juergen-habermas-wird-90-die-unbezaehmbare-
kraft-von-oeffentlichkeit/24465292.html 

Lottmann, J. (2018). Jürgen Habermas: Die Mitveranwortung linker Denker am Rechtsruck 
in Deutschland. Retrieved from: https://www.welt.de/kultur/article178840510/Juergen-
Habermas-Die-Mitveranwortung-linker-Denker-am-Rechtsruck-in-Deutschland.html 

Orzessek, A. (2019). Zum 90. Geburtstag von Jürgen Habermas – Der  
Oberaufseher des öffentlichen Diskurses. Retrieved from: https://www.deutschland- 
funkkultur.de/zum-90-geburtstag-von-juergen-habermas-der-oberaufseher-des.1013. 
de.html?dram:article_id=451608 

Bernstein, R.J., Illouz, E., Frank, M., von Bogdandy, A. Jaeggi, R., Rosa, H., Mishima, K., 
Nowotny, H., Offe, C., Forst, R., Honneth, A., Sangiovanni, A., Bhargava, R., Shuangli, 
Zh. (2019). “Denken ist eine irreduzibel freie Tätigkeit”: Jürgen Habermas wird 90 Jahre 
alt: 14 persönliche Texte von Kolleginnen und Kollegen über Werk und Wirken des 
deutschen Philosophen. Retrieved from: https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-
philosophie-soziologe-poststrukturalismus-geburtstag 

Rosa, H. (2019). Der Irak-Krieg machte mich zum Habermasianer. Die Zeit.  
Retrieved from: https://www.zeit.de/2019/25/juergen-habermas-philosophie-soziologe-  
poststrukturalismus-geburtstag 

Rosenfelder, A. (2019). Jürgen Habermas, der Influencer. Retrieved from: 
https://www.welt.de/kultur/article195443789/Juergen-Habermas-wird-90-Der-Influencer.html 

Sarrazin, T. (2010). Deutschland schafft sich ab. DVA-Verlag. 
Schloemann, J. (2019). Der Philosoph der Öffentlichkeit. Retrieved from: 

https://www.sueddeutsche.de/kultur/habermas-90-geburtstag-philosoph-1.4489257?  
reduced=true 

Schröder, L. (2019). Der Aufklärer. Retrieved from: https://rp-online.de/kultur/der-
aufklaerer-aus-deutschland-juergen-habermas-wird-90_aid-39463667 

Sloterdijk, P. (1999). Die kritische Theorie ist tot. Retrieved from: 
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht 

Trawny, P. (2016). Was ist Deutsch? Adornos verratenes Vermächtnis. Berlin: Mathes & 
Seitz. 


